
© Living Stream Ministry, 2026

 КЛЮЧЕВЫЕ ПОЛОЖЕНИЯ 
ДЛЯ МЕЖДУНАРОДНОЙ КИТАЙСКОЯЗЫЧНОЙ КОНФЕРЕНЦИИ 2026 ГОДА

В Книге Иова показано, что Библия, состоящая из шестидесяти шести книг, 
сосредоточена лишь на одном — 

на том, что Бог в Христе посредством Духа раздаёт Себя в нас, 
становясь нашей жизнью, нашей природой и всем для нас, 

чтобы мы жили Христа и выражали Христа; 
это должно быть принципом, который руководит нашей жизнью.

Ной верил в Бога, ходил с Богом, угождал Богу 
и наслаждался всем, чем Бог является.

Совокупный Христос как камень и гора, 
Жених со Своей невестой, 

совокупный человек Божий с дыханием Божьим, 
сокрушит и убьёт Антихриста и его войска дыханием, мечом, Своих уст.

В Христе Бог встроен в состав человека, 
человек встроен в состав Бога и Бог и человек слились вместе, 

образовав единое целое, 
называемое Богочеловеком.



 Планы сообщений 
для Международной китайскоязычной конференции

13-15 февраля 2026 года

ОБЩАЯ ТЕМА:
НОЙ, ДАНИИЛ И ИОВ  ОБРАЗЦЫ ТОГО, 

КАК ЖИТЬ ПОБЕЖДАЮЩЕЙ ЖИЗНЬЮ НА ЛИНИИ ЖИЗНИ 
ДЛЯ ИСПОЛНЕНИЯ БОЖЬЕГО ДОМОСТРОИТЕЛЬСТВА

Сообщение первое
Жить и работать согласно видению века с целью сменить век

Тексты Писания: Иез. 14:14, 20; Быт. 6:8; Мф. 24:37-39; Дан. 2:34-35; Иов. 42:5-6

 I. Ной, Даниил и Иов — это образцы, показывающие, как мы можем жить побеждающей 
жизнью на линии жизни для исполнения Божьего домостроительства; это значит жить и 
работать согласно видению века с целью сменить век — Иез. 14:14, 20; Быт. 2:9; Отк. 
2:7; 22:1-2; Мф. 24:37-39, 45-51; Дан. 2:34-35; Деян. 26:19; 2 Тим. 4:8.

 II. Жизни Ноя, Даниила и Иова показывают, что Триединый Бог раздаёт Себя, внедряет Себя, 
в Своих избранных и искупленных людей, чтобы исполнить Своё вечное домостроитель-
ство; вся Библия была написана согласно следующему руководящему принципу: Триединый 
Бог раздаёт Себя в нас, чтобы мы переживали Его, наслаждались Им и выражали Его 
для исполнения Его божественного домостроительства — ср. 1 Тим. 1:3-4; Эф. 3:2; 1 Пет. 
4:10; Пс. 36:8-9; 2 Кор. 13:14; Эф. 3:16-19:

 А. В случае с Ноем мы видим Бога Отца в Его верности, который соблюдает Свой веч-
ный завет (на что указывает радуга), то есть Своё вечное домостроительство, со-
стоящее в том, чтобы раздавать всеобъемлющего Христа в Своих избранных людей 
в качестве праведности, святости и славы с целью сделать их мудрой демонстра-
цией всего, чем является Христос — Быт. 3:24; 9:8-17; Иез. 1:26-28; 36:22-38; Мф. 
26:28; Евр. 8:8-12; 1 Кор. 1:9, 24-30; 2:9-10; Эф. 2:10; 5:25-27; Отк. 4:3; 21:18-20.

 Б. В случае с Даниилом мы видим, что Христос-Сын является центральностью и уни-
версальностью Божьего движения и что цель Божьего вечного домостроительства 
состоит в том, чтобы обрести совокупного Христа, Христа с Его победителями, как 
разбивающий камень в качестве Своего устроительного орудия, который завер-
шит этот век и станет великой горой, которая наполнит всю землю и сделает всю 
землю Божьим царством — Дан. 2:31-45; 7:13-14; 10:4-9; Иоил. 3:11; Отк. 12:1-2, 5, 
11; 19:7-21.

 В. В случае с Иовом мы видим, что Бог Дух проводит тех, кто любит Его, через про-
цесс преобразования посредством обновления Святого Духа в их видении Бога, 
чтобы они обрели Бога и были преобразованы Богом для осуществления того, что 
находится у Него на сердце, становясь Богом по жизни, природе и виду (но не 
в Божестве) для совокупного выражения Бога — славы Божьей — Иов. 10:13; 42:5-6; 
Эф. 3:9; Мф. 5:8; 2 Кор. 3:16-18; Тит. 3:5; 1 Кор. 10:31; Эф. 3:20-21; Отк. 21:10-11.

 III. «Но Ной обрёл благосклонность [благодать] в глазах Иеговы» — Быт. 6:8:
 А. Жизнь и работа Ноя показывают, сколь многое может сделать благодать для падших 

людей; благодать — это чудесный Христос как наш носитель бремён, который делает 
всё в нас и за нас для нашего наслаждения — ст. 1-14; Мф. 24:37-39; 2 Кор. 12:7-9:

 1. Плоть — это присутствие дьявола, а благодать — это присутствие Бога; чтобы 
справиться с присутствием Сатаны, нам нужно присутствие Бога — Быт. 6:3, 8; 
Рим. 7:17-21; Евр. 4:16; 1 Кор. 15:10.



 2. Итог благодати — праведность; посредством силы благодати, крепости благодати 
и жизни благодати мы можем быть правыми по отношению к Богу, по отноше-
нию к другим и даже по отношению к себе — Рим. 5:17, 21; 2 Пет. 2:5.

 Б. Ной ходил с Богом и построил ковчег для осуществления божественного домостро-
ительства — Быт. 6:8-22; Евр. 11:7; 1 Пет. 3:20-21; Мф. 16:18:

 1. Первым Божьим строением в Писаниях является Ноев ковчег, обозначающий 
Христа как строение из Бога и человека; Божье строение — это Богочеловек — 
Ин. 1:14; 2:19; 1 Кор. 3:9, 16-17; Отк. 21:2, 22; Эф. 2:22; Пс. 27:4.

 2. Построение ковчега — это прообраз построения совокупного Христа, церкви как 
Тела Христова, из элемента богатства Христова в качестве строительного мате-
риала — Мф. 16:18; 1 Кор. 3:9-12А; Эф. 3:8-10; 4:12.

 3. Три яруса ковчега обозначают Триединого Бога с точки зрения нашего пережи-
вания Его; Дух, которого обозначает нижний ярус, приводит нас к Сыну (1 Пет. 
1:2; Ин. 16:8, 13-15), а затем Сын ведёт нас в нашем переживании выше и при-
водит нас к Отцу (Ин. 14:6; Эф. 2:18; 1 Ин. 1:5; 4:8).

 4. На третьем ярусе ковчега было только одно окно, и оно было обращено к небе-
сам; это означает, что в церкви, Божьем строении, есть только одно откровение 
и одно видение, которое открывается через одно новозаветное служение — Быт. 
6:16; Деян. 26:19; Прит. 29:18А; 1 Тим. 1:3-4; 2 Кор. 3:6-9; 4:1.

 IV. В Книге пророка Даниила показано, что мы должны выкупать время с целью наслаждаться 
Христом как высочайшей драгоценностью Бога, чтобы мы составлялись Им и становились 
людьми драгоценными, даже самой драгоценностью, как Его собственным сокровищем — 
Дан. 9:23; 10:11, 19; 1 Пет. 2:7; Исх. 19:4-6:

 А. Превосходный Христос явился Даниилу в Своей высочайшей драгоценности как 
человек, чтобы тот осознал Его ценность, был утешен, воодушевлён, проникся 
ожиданием и был утверждён — Дан. 10:4-9:

 1. Христос явился как Священник в Своём человечестве (на это указывает льняное 
одеяние), чтобы заботиться о Своём избранном народе в их плену — ст. 5А; Исх. 
28:31-35.

 2. Христос явился в Своём царственном статусе в Своей божественности (на это 
указывает золотой пояс), чтобы править всеми племенами — Дан. 10:5Б.

 3. Чтобы Его народ мог восхищаться Им, Христос явился со Своей драгоценностью 
и достоинством; на это указывает то, что Его тело было как берилл; еврейское 
слово, переведённое как «берилл», вероятно, обозначает голубовато-зелёный или 
жёлтый драгоценный камень; это указывает на то, что Христос в Своём вопло-
щении является божественным (жёлтый), полным жизни (зелёный) и небесным 
(голубой) — ст. 6А.

 4. Христос также явился в Своём ярком сиянии, чтобы сиять на людей (на это ука-
зывает то, что Его лицо было как вид молнии — ст. 6Б), и со Своим озаряющим 
взором для исследования и суда (на это указывает то, что Его глаза были как 
огненные факелы — ст. 6В).

 5. Христос явился с блеском Своей работы и движения; на это указывает то, что 
Его руки и ноги были как блеск начищенной бронзы — ст. 6Г.

 6. Христос явился со Своим решительным говорением, которым Он судит людей; 
на это указывает то, что звук Его слов был как звук множества людей — ст. 6Д.

 Б. Даниил получил откровение о том, что всё положение в мире находится под прав-
лением небес, которое осуществляет Бог небес, чтобы отдать Христу первенство, 
первое место, во всём — 2:34-35, 44-45; 7:9-10; 4:34-35; Кол. 1:15, 17-18; Отк. 2:4-5.



© Living Stream Ministry, 2026

 V. «Тогда Иегова ответил Иову» (Иов. 38:1А); «Тогда Иов отвечал Иегове» (42:1А); «И Иегова 
обратил плен Иова» (ст. 10А):

 А. Логика друзей Иова соответствовала линии дерева познания добра и зла — они счи-
тали, что его страдания были вызваны Божьим судом; однако страдания Иова были 
Божьим разрушающим воздействием, которому Бог подверг Иова с целью приоб-
рести его, чтобы и он больше приобрёл Бога — 9:15; 11:12; 13:4; Флп. 3:8, 12-13:

 1. Намерение Бога в отношении Иова заключалось в том, чтобы разрушить природ-
ного Иова в его совершенстве и правоте и затем построить обновлённого Иова 
в Божьей природе и качествах — Иов. 1:1; Тит. 3:5.

 2. Бог намеревался побудить Иова глубже искать Бога, чтобы он осознал, что в его 
человеческой жизни ему не хватает Самого Бога, и мог стремиться за Богом, 
обретать Бога и выражать Бога — Кол. 2:19.

 3. Бог намеревался получить Иова на линии дерева жизни и сделать Иова человеком 
Божьим — Быт. 2:9; 1 Тим. 6:11; 2 Тим. 3:17; Эф. 3:14-21.

 Б. В Книге Иова показано, что Библия, состоящая из шестидесяти шести книг, со-
средоточена лишь на одном — на том, что Бог в Христе посредством Духа раздаёт 
Себя в нас, становясь нашей жизнью, нашей природой и всем для нас, чтобы мы 
жили Христа и выражали Христа; это должно быть принципом, который руково-
дит нашей жизнью — Иов. 10:13; Эф. 3:9; Флп. 3:8-9; Эф. 1:22-23; 2:15; Отк. 21:2.

 В. Чтобы жить и работать согласно этому принципу, нужно существовать и всё делать 
посредством Духа, при помощи Духа, в Духе и через Духа посредством упражне-
ния нашего духа — Гал. 5:25; Рим. 8:4; Флп. 3:3; Отк. 2:7; 22:17А.



 Сообщение второе

Линия жизни в связи с Ноем — 
жизнь и работа, которые сменили век

Тексты Писания: Быт. 6:5-14; Евр. 11:7

 I. Ной верил в Бога, ходил с Богом, угождал Богу и наслаждался всем, чем Бог является:
 А. Сатана полностью растлил человека, и Бог решил уничтожить человека, которого 

Он сотворил для Своего замысла.
 Б. Таким образом, Бог, казалось бы, потерпел поражение; слова «но Ной» указывают 

на обстоятельство, устроенное Богом в Его всевластии и позволившее Богу про-
должить осуществление Его первоначального замысла в отношении человека.

 В. Благодаря жизни и работе Ноя Бог одержал победу над Своим врагом и сменил век.

 II. Жизнь Ноя была жизнью, которая сменила век — ср. Флп. 1:19-21A:
 А. Жизнь, которая меняет век, — это жизнь, которая наследует благочестивые пути 

праотцев:
 1. Ной унаследовал путь Адама, путь спасения, получив обещание о Христе как 

семени женщины и покрытие Христа как удовлетворяющую Бога праведность — 
Быт. 3:15, 20-21; ср. Ис. 12:2.

 2. Ной унаследовал путь Авеля, путь приношений, то есть путь приношения Христа 
Богу, причём не только как жертву за наши грехи, но и как дар для угождения 
Богу — Быт. 4:4.

 3. Ной унаследовал путь Эноса, путь призывания имени Иеговы для наслаждения 
всем, чем Он является — ст. 26; Иер. 33:3; Рим. 10:12; 2 Тим. 2:22.

 4. Ной унаследовал путь Эноха, путь хождения с Богом, состоящий в том, чтобы 
принимать Бога как свой центр и всё для себя, живя и делая всё согласно Богу 
и с Богом — Быт. 5:22-24; Евр. 11:5-6; 2 Кор. 5:4, 9, 14-16; 6:1.

 Б. Бог показал Ною истинное состояние растленного века, в котором он жил — Быт. 
6:3, 5, 11, 13; Мф. 24:37-39; 2 Тим. 3:1-5.

 В. «Но Ной обрёл благосклонность [благодать] в глазах Иеговы» — Быт. 6:8:
 1. Когда Сатана изо всех сил старался нанести максимальный урон, всегда находи-

лись люди, которые обретали благодать в глазах Бога, становясь теми, кто сме-
нил век — ср. Дан. 1:8; 9:23; 10:11, 19.

 2. Главная цель повествования Бытия — показать не падение, а то, как много может 
сделать Божья благодать для падших людей:

 а. Благодать — это Сам Бог, присутствие Бога, которым мы наслаждаемся и 
который является всем для нас и делает всё в нас, через нас и за нас — Ин. 
1:14, 16-17; Отк. 22:21.

 б. Наслаждение Господом как благодатью — с теми, кто любит Его — Эф. 6:24; 
Ин. 21:15-17.

 в. Мы наслаждаемся благодатью Господа Иисуса Христа как обильным снабже-
нием Триединого Бога посредством упражнения нашего человеческого духа — 
Евр. 10:29Б; Гал. 6:18; Флп. 4:23; Флм. 25; 2 Тим. 4:22.

 г. Божье слово — это слово благодати — Деян. 20:32; Кол. 3:16; ср. Иер. 15:16.
 д. Мы переживаем приготовленного Триединого Бога как благодать жизни, когда 

собираемся со святыми на почве единства — Пс. 133:3; 1 Пет. 3:7; Деян. 4:33; 
11:23.



© Living Stream Ministry, 2026

 е. Мы можем переживать Господа как свою увеличивающуюся и вседостаточную 
благодать посреди страданий и испытаний — 2 Кор. 12:9.

 ж. Нам нужно трудиться для Господа в силе Его благодати — 1 Кор. 15:10, 58; 3:12.
 з. Нам нужно быть хорошими домоправителями разнообразной благодати 

Божьей — 1 Пет. 4:10; Эф. 3:2; 2 Кор. 1:15; Эф. 4:29.
 и. Посредством силы благодати, крепости благодати и жизни благодати мы можем 

быть правыми по отношению к Богу и друг к другу; благодать производит 
праведность — Евр. 11:7; Рим. 5:17, 21.

 III. Работа Ноя была работой, которая сменила век — 1 Кор. 3:9; 2 Кор. 6:1; Мф. 16:18; 1 Кор. 3:12:
 А. Бог дал Ною всеобъемлющее откровение, дальнейшее откровение, откровение о по-

строении ковчега, то есть о том, каким путём Бог хотел положить конец растлён-
ному поколению и принести новый век:

 1. Ковчег — это прообраз Христа (1 Пет. 3:20-21), причём не только индивидуаль-
ного Христа, но и совокупного Христа, церкви, которая есть Тело Христово 
и новый человек, обретающие завершённость в Новом Иерусалиме (Мф. 16:18; 
1 Кор. 12:12; Эф. 2:15-16; Кол. 3:10-11; Отк. 21:2).

 2. Построение ковчега — это прообраз того, как те, кто работает вместе с Богом, 
строят совокупного Христа, используя в качестве строительного материала эле-
мент Его богатства — 1 Кор. 3:9-12A; Эф. 4:12; 2:22.

 3. Это построение представляет собой внедрение Христа в людей с целью состроить 
их вместе посредством Христа, чтобы они стали явлением Бога в плоти — 1 Тим. 
3:15-16:

 а. Ключевой вопрос в нашей работе состоит в том, чтобы раздавать в других 
строящего и встроенного Бога, с тем чтобы Триединый Бог встроил Себя 
в их существо — Мф. 16:18; Эф. 2:21-22; 3:17A; 1 Кор. 14:4Б.

 б. Нам необходимо делать на практике одно — преподносить приготовленного 
и завершённого Триединого Бога в других людей, чтобы Он встраивал Себя 
в их внутреннего человека; нам нужно молиться, чтобы Господь научил нас 
работать таким образом — 2 Кор. 13:14; 1 Кор. 3:9A, 10, 12; Рим. 11:36.

 Б. Строя церковь и входя в церковную жизнь, мы будем спасены от суда, которым Бог 
поразит нынешнее злое поколение во время великой скорби, и будем отделены 
от этого поколения и перенесены в новый век, век тысячелетия — Евр. 11:7; Мф. 
24:37-39; Лк. 17:26-27.



 Сообщение третье

Победа победителей, 
показанная на примере Даниила и его товарищей

Тексты Писания: Дан. 1—6

 I. Принцип Господнего восстановления показан на примере «Даниила и его товарищей» 
(Ханании, Мисаила и Азарии) как победителей, которые были абсолютно едины с Богом 
в своей победе над уловками Сатаны — Дан. 2:13, 17; ср. Отк. 17:14; Мф. 22:14:

 А. Подвергая Даниила и его товарищей дьявольскому искушению, Навуходоносор 
пере именовал их: вместо имён, означавших, что они принадлежат Богу, он дал им 
имена, делавшие их едиными с идолами — Дан. 1:6-7.

 Б. Имя «Даниил», означающее «Бог — мой Судья», было изменено на «Белтешаццар», 
что означает «князь (или любимец) Бела» — Ис. 46:1.

 В. Имя «Ханания», означающее «Ях благоволил даровать» или «тот, к кому благоскло-
нен Ях», было изменено на «Шадрах», что означает «озарённый богом солнца».

 Г. Имя «Мисаил», означающее «Кто такой, как Бог?», было изменено на «Мешах», что 
означает «Кто уподобится богине Шах?»

 Д. Имя «Азария», означающее «Ях помог», было изменено на «Авед-Него», что озна-
чает «верный слуга бога огня Него».

 II. Даниил и его товарищи одержали победу над бесовским рационом — Дан. 1:
 А. Дьявольское искушение Навуходоносора заключалось в первую очередь в том, что 

он соблазнял Даниила и его трёх товарищей — четырёх выдающихся молодых по-
томков Божьих побеждённых избранников — оскверниться вкушением его нечис-
той пищи, пищи, которая приносилась идолам.

 Б. Если бы Даниил и его товарищи стали есть эту пищу, они приняли бы в себя осквер-
нение, приняли бы в себя идолов и в результате стали бы едиными с Сатаной — 
ср. 1 Кор. 10:19-21.

 В. Когда Даниил и его товарищи отказались есть нечистую пищу Навуходоносора и 
решили вместо этого есть овощи (Дан. 1:8-16), они, по сути, отвергли дерево по-
знания добра и зла (ср. Быт. 3:1-6) и приняли дерево жизни, которое сделало их 
едиными с Богом (ср. 2:9, 16-17).

 Г. Господне восстановление — это восстановление вкушения Иисуса для созидания 
церкви — ст. 9, 16-17; Отк. 2:7, 17; 3:20.

 Д. Мы можем есть Иисуса, вкушая Его слова и следя за тем, чтобы соприкасаться и 
быть с теми, кто призывает Его от чистого сердца — Иер. 15:16; 2 Тим. 2:22; 1 Кор. 
15:33; Прит. 13:20.

 III. Даниил и его товарищи одержали победу над дьявольским ослеплением, которое мешает 
людям увидеть большое человеческое изваяние и сокрушающий камень как божественную 
историю внутри человеческой истории — Дан. 2:

 A. Совокупный Христос как камень и гора, Жених со Своей невестой, совокупный 
человек Божий с дыханием Божьим, сокрушит и убьёт Антихриста и его войска ды-
ханием, мечом, Своих уст — ст. 34-35, 44-45; 2 Фес. 2:8; Отк. 19:11-21; Быт. 11:4-9; 
ср. Ис. 33:22.

 Б. Христос как живой и драгоценный камень, камень основания, краеугольный камень 
и верхний камень Божьего строения наполняет нас Собой как драгоценностью, 
чтобы преобразовывать нас в живые и драгоценные камни для Своего строения — 
1 Пет. 2:4-8; Ис. 28:16; Зах. 3:9; 4:7, 9-10.



 IV. Даниил и его товарищи одержали победу над соблазном идолопоклонства — Дан. 3; ср. Мф. 
4:9-10:

 А. Всё, что не является истинным Богом в нашем возрождённом духе, — это идол, 
заменяющий Бога; всё, что не находится в духе и не исходит от духа, — это идол — 
1 Ин. 5:21.

 Б. Врагом Тела является наше «я», которое заменяет Бога своим своекорыстием, само-
возвышением, самопрославлением, самоукрашением и собственной силой; в Теле 
и для Тела мы отрекаемся от своего «я» и не себя проповедуем, а Христа Иисуса 
как Господа — Мф. 16:24; 2 Кор. 4:5.

 В. Товарищи Даниила имели истинный дух мученичества; они стояли за Господа как 
единственного Бога и против идолопоклонства ценой собственной жизни, будучи 
брошены по приказу Навуходоносора в пылающую печь — Дан. 3:19-23.

 Г. Когда Навуходоносор посмотрел в печь, он увидел четырёх человек, ходящих посреди 
огня (ст. 24-25); четвёртым был превосходный Христос как Сын Человеческий, 
который пришёл к Своим трём страдающим, гонимым победителям, чтобы быть 
с ними и чтобы сделать огонь местом, в котором приятно ходить.

 Д. Троим победителям не было нужды просить Бога избавить их от печи (ср. ст. 17); 
Христос как Сын Человеческий — Тот, кто имеет право и способность сострадать 
Божьим людям во всём (Евр. 4:15-16), — пришёл как их Товарищ, чтобы позабо-
титься о них в их страданиях, сделав место их страдания приятным благодаря Сво-
ему присутствию.

 V. Даниил и его товарищи одержали победу над покрывалом, которое не даёт людям увидеть 
правление небес, осуществляемое Богом небес — Дан. 4:

 А. Будучи теми, кто избран Богом в качестве Его народа для первенства Христа, мы 
находимся под Божьим небесным правлением с той целью, чтобы Христос был сде-
лан первенствующим — ст. 18, 23-26, 30-32; Рим. 8:28-29; Кол. 1:18Б; 2 Кор. 10:13, 18; 
Иер. 9:23-24.

 Б. «Он может принизить ходящих в гордости» — Дан. 4:37Б.

 VI. Даниил и его товарищи одержали победу над неведением в отношении результата разгула 
перед Богом и оскорбления Его святости — гл. 5:

 А. То, что Валтасар взял сосуды, предназначенные для поклонения Богу в Его святом 
храме в Иерусалиме, и использовал их в поклонении идолам, оскорбило Божью 
святость (ст. 4); ему следовало бы усвоить урок из переживаний Навуходоносора 
(4:18-37); он, однако, не усвоил его и в результате пострадал (5:18, 20, 24-31).

 Б. «Превосходный дух, и знание, и проницательность, и толкование снов, и объяснение 
загадок, и разрешение трудностей [букв. «узлов»] были найдены в этом Данииле» — 
ст. 12А.

 В. «Ты… Валтасар, не смирил твоё сердце, хотя ты знал всё это; а ты возвысил себя 
против Господа небес; и принесли к тебе сосуды Его дома, и ты и твои вельможи, 
твои жёны и твои наложницы пили из них вино; и ты хвалил богов серебряных 
и золотых, бронзовых, железных, деревянных и каменных, которые не видят, не 
слышат и не знают. А Бога, в руке которого твоё дыхание и у которого все твои 
пути, ты не почтил» — ст. 22-23, ср. ст. 20.

 VII. Даниил и его товарищи одержали победу над коварным замыслом, который препятствовал 
верности победителей в поклонении Богу — гл. 6:

 А. Центром 6-й главы Книги пророка Даниила является молитва человека для осуще-
ствления Божьего домостроительства; Даниил полагался на молитву, чтобы сделать 



© Living Stream Ministry, 2026

то, что человек не в состоянии сделать, и понять то, что человек не в состоянии 
понять; довести Божье домостроительство до полноты и добиться его исполнения 
можно только посредством молитвы; в этом заключается внутренний секрет этой 
главы.

 Б. Даниил молился трижды каждый день, открывая окна в сторону Иерусалима; благо-
даря его благотворной молитве Бог возвратил Израиля в землю их отцов (ст. 10; 
ср. 3 Цар. 19:12, 18); Бог услышит нашу молитву, если наша молитва будет направ-
лена в сторону Христа (прообразом которого является Святая Земля), царства Божь его 
(прообразом которого является святой город) и дома Божьего (прообразом которого 
является святой храм) как цели в Божьем вечном домостроительстве — 8:48-49.



 Сообщение четвёртое

Иов и два дерева

Тексты Писания: Быт. 2:9, 17; Отк. 22:1-2, 14; Иов. 1:1; 2:3; 42:1-6

 I. В божественном откровении есть два дерева, два источника, два пути, два принципа и две 
завершённости:

 А. Два дерева:
 1. Дерево жизни обозначает Триединого Бога как жизнь для человека в отношениях 

человека с Богом — Быт. 2:9; Пс. 36:9А.
 2. Дерево познания добра и зла обозначает Сатану, дьявола, лукавого, как смерть 

для человека в падении человека перед Богом — Быт. 2:17.
 Б. Два источника:

 1. Дерево жизни — это источник людей, ищущих Бога как жизни для своего снаб-
жения и наслаждения — Ин. 1:4; 15:1.

 2. Дерево познания добра и зла — это источник людей, следующих за Сатаной как 
своим ядом к смерти и вечной гибели — 8:44.

 3. Вышедшее из двух источников представляет собой два царства — царство Божье 
и царство Сатаны — Мф. 21:43; 12:26; Кол. 1:13.

 В. Два пути:
 1. Первый путь — это путь жизни, стеснённый путь, позволяющий людям искать 

Бога, приобретать Бога и наслаждаться Богом в Его вечной жизни как снабже-
нии — Мф. 7:14; Деян. 9:2; 16:17; 18:25-26; 2 Пет. 2:15, 21.

 2. Второй путь — это путь смерти и добра и зла, просторный путь, позволяющий 
людям следовать за Сатаной, чтобы быть его детьми — Мф. 7:13; 1 Ин. 3:10А.

 Г. Два принципа:
 1. Первый принцип — это принцип жизни, принцип зависимости от Бога — Ин. 

15:5; Быт. 4:4.
 2. Второй принцип — это принцип смерти и добра и зла, принцип независимости 

от Бога — Иер. 17:5-6; Быт. 4:3.
 Д. Две завершённости — это окончательный результат двух путей, которыми идут люди 

в своих отношениях с Богом:
 1. Завершённостью Божьего пути жизни является город воды жизни, Новый Иеру-

салим — Отк. 21:2, 10-11; 22:1-2.
 2. Завершённостью пути смерти и добра и зла является огненное озеро — 19:20; 

20:10, 14-15; 21:8.

 II. Бог намеревался получить не Иова на линии дерева познания добра и зла, а Иова на линии 
дерева жизни:

 А. Логика Иова и его друзей соответствовала линии дерева познания добра и зла — 
Иов. 2:11—32:1.

 Б. Иов, как и его друзья, был связан знанием правильного и неправильного, не зная 
Божьего домостроительства — 4:7-8.

 В. Иов и его друзья находились в сфере дерева познания добра и зла; Бог пытался 
спасти их из этой сферы и поместить их в сферу дерева жизни — 1:1; 2:3; 19:10.

 Г. Цель Бога в Его работе над Иовом заключалась в том, чтобы повернуть его от пути 
добра и зла к этому пути жизни, в результате чего он приобрёл бы Бога в самой 
полной мере — 42:1-6.



© Living Stream Ministry, 2026

 III. Нам необходимо видение дерева жизни — видение Бога в Христе как нашей пищи — Быт. 
2:9; Отк. 22:1-2, 14:

 А. Дерево жизни обозначает Триединого Бога в Христе, который раздаёт Себя в Своих 
избранных людей как жизнь в виде пищи — Быт. 2:9.

 Б. Дерево жизни — это центр вселенной:
 1. Согласно Божьему замыслу, земля — это центр вселенной, Эдемский сад — 

это центр земли, а дерево жизни — это центр Эдемского сада; следовательно, 
центром вселенной является дерево жизни.

 2. Нет ничего более центрального и более важного как для Бога, так и для человека, 
чем дерево жизни — 3:22; Отк. 22:14.

 В. Новый Завет показывает, что Христос является исполнением предызображения 
дерева жизни — Ин. 1:4; 15:5.

 Г. Все аспекты всеобъемлющего Христа, показанные в Евангелии от Иоанна, явля-
ются результатом дерева жизни — 6:48; 8:12; 10:11; 11:25; 14:6.

 Д. Наслаждение деревом жизни будет вечной долей всех Божьих искупленных — Отк. 
22:1-2, 14:

 1. Дерево жизни исполняет в вечности то, в чём состояло намерение Бога в отно-
шении человека от начала — Быт. 1:26; 2:9.

 2. Плоды дерева жизни будут пищей для Божьих искупленных в вечности; эти 
плоды будут постоянно свежими, поскольку будут приноситься каждый месяц — 
Отк. 22:2.

 IV. При нашем возрождении Христос посадил Себя в нас как дерево жизни — Ин. 1:12-13; 
3:3, 5-6, 15; 11:25; 15:1, 5:

 А. В нашем практическом повседневном житии мы, возможно, находимся не на линии 
дерева жизни, а на линии дерева познания добра и зла — Прит. 16:25; 21:2.

 Б. Иов стремился к чему-то в сфере этики, но мы, верующие в Христа, должны стре-
миться к чему-то в сфере Бога — 1 Кор. 15:28; Эф. 3:16-21.

 В. В нашей повседневной жизни мы не должны находиться в сфере дерева познания 
добра и зла; мы должны находиться в сфере животворящего Духа — 1 Кор. 15:45Б; 
Рим. 8:2.

 Г. Бог намерен низвергнуть нас и заново построить нас из Себя в качестве нашей 
жизни и природы, чтобы мы были людьми, которые абсолютно едины с Ним — 
2 Кор. 1:9; 4:14.



 Сообщение пятое

Намерение Бога в отношении Иова — 
хороший человек должен стать Богочеловеком

Тексты Писания: Иов. 1:1, 8; 2:3, 9; 27:5; 31:6; 42:5-6

 I. Библия, состоящая из шестидесяти шести книг, сосредоточена лишь на одном — на том, 
что Бог в Христе как Дух раздаёт Себя в нас, становясь нашей жизнью, нашей природой 
и всем для нас, чтобы мы жили Христа и выражали Христа — Эф. 3:16-17А; Флп. 1:21А:

 А. Это должно быть принципом, который руководит нашей жизнью — Ин. 6:57.
 Б. В практическом смысле это должно быть сегодняшним деревом жизни для нашего 

наслаждения — Отк. 22:14.

 II. Иов был хорошим человеком, выражавшим себя в своём совершенстве, правоте и непороч-
ности — Иов. 27:5; 31:6; 32:1:

 А. Совершенство связано с внутренним человеком, а правота — с внешним — 1:1.
 Б. Иов был человеком непорочности; непорочность — это сумма совершенства и пра-

воты — 2:3, 9; 27:5; 31:6:
 1. В случае Иова непорочность — это полное выражение того, каким он был.
 2. Что касается характера Иова, он был совершенным и правым, а что касается его 

нравственности, он находился на высоком уровне — был непорочным.
 В. Иов, что касается положительной стороны, боялся Бога, а что касается отрицатель-

ной стороны, отворачивался от зла — 1:1:
 1. Бог сотворил человека не просто для того, чтобы он боялся Его и не делал ничего 

плохого; Бог сотворил человека по Своему образу и согласно Своему подобию, 
чтобы человек выражал Бога — Быт. 1:26.

 2. Выражать Бога — это нечто более высокое, чем бояться Бога и отворачиваться 
от зла.

 3. Всё, чего Иов достиг в своём совершенстве, правоте и непорочности, было полной 
суетой; оно не исполняло Божий замысел и не удовлетворяло Божье желание, 
и поэтому Бог испытывал любящую озабоченность об Иове — Иов. 1:6-8; 2:1-3.

 Г. Только Бог знал, что у Иова оставалась одна нужда: внутри него не было Бога, по-
этому Бог хотел, чтобы Иов приобрёл Его с целью выражать Его для исполнения 
Его замысла — 42:5-6.

 III. Намерение Бога заключалось в том, чтобы Иов стал Богочеловеком, выражающим Бога 
в Его качествах — 22:24-25; 38:1-3:

 А. Бог привёл Иова в другую сферу, сферу Бога, чтобы Иов приобрёл Бога вместо 
своих достижений в своём совершенстве, праведности и непорочности — 42:5-6.

 Б. Намерение Бога в отношении Иова заключалось в том, чтобы разрушить Иова и 
лишить его свершений, достижений, на высочайшем уровне нравственности в со-
вершенстве и правоте — 31:6.

 В. Намерение Бога заключалось в том, чтобы разрушить природного Иова в его со-
вершенстве и правоте и затем построить обновлённого Иова в Божьей природе и 
качествах — 1:6-8; 2:3-6.

 Г. Намерение Бога заключалось в том, чтобы сделать Иова человеком Божьим, пол-
ным Христа, воплощения Бога, человеком, который станет полнотой Божьей для 
выражения Бога в Христе — 1 Тим. 6:11; 2 Тим. 3:17.



© Living Stream Ministry, 2026

 Д. Бог подверг Иова лишающему и разрушающему воздействию с целью низвергнуть 
его и благодаря этому получить основание и возможность заново построить его 
из Самого Бога, чтобы он стал Богочеловеком, таким же, как Бог, по Его жизни 
и природе, но не в Его Божестве, для выражения Бога — Эф. 3:16-21.

 IV. В Христе Бог встроен в состав человека, человек встроен в состав Бога и Бог и человек 
слились вместе, образовав единое целое, называемое Богочеловеком — Мф. 1:21, 23; Лк. 
1:35; Тит. 2:13; 1 Тим. 2:5:

 А. Многие Богочеловеки, многие сыновья Божьи, являются увеличением, воспроиз-
ведением, удвоением и продолжением Христа, первого Богочеловека — Ин. 12:24; 
Евр. 2:10; Рим. 8:29.

 Б. Богочеловек — это тот, кто причащается Божьей жизни и природы, становясь еди-
ным с Богом по Его жизни и природе и тем самым выражая Его — Ин. 3:15; 2 Пет. 
1:4; 1 Кор. 6:17.

 В. Богочеловек рождён от Бога и стал одним из детей Божьих, получив жизнь и при-
роду Бога — Ин. 1:12-13; 3:6:

 1. Богочеловек имеет две жизни: человеческую и божественную и две природы: чело-
вечество и божественность.

 2. Богочеловек — это человек жизни — 1 Ин. 5:11-13; Рим. 8:2, 6, 10-11.
 3. Богочеловек — это золотой человек — Исх. 25:11; 1 Пет. 1:7; Отк. 3:18; 21:18Б.

 Г. Богочеловек состоит из Бога: Бог является его жизнью, жизненным снабжением и 
всем для него; Богочеловек — это человек, но при этом Бог, и это Бог, но при 
этом человек — Эф. 3:16-17А.

 Д. Богочеловек — это новое творение и праведность Божья в Христе — 2 Кор. 5:17, 21.
 Е. Богочеловек любит Господа всем своим существом, то есть своим сердцем, душой, 

разумом и силой — Мк. 12:30.
 Ж. Богочеловек не уверен в плоти, отрекается от своего «я» и упражняет дух, чтобы 

жить Христа — Флп. 3:3; Мф. 16:24; 1 Тим. 4:7; Флп. 1:21А.
 З. Богочеловек — это человек Божий со словом Божьим, вдыхающий дыхание Божье — 

1 Тим. 6:11; 2 Тим. 3:16-17.
 И. Богочеловек осознаёт, что он не независимый и отдельный от других человек, а часть 

совокупного Богочеловека — Тела Христова, одного нового человека — 1 Кор. 12:12-13; 
Эф. 4:16; Кол. 3:10-11.


	B26ANCC01ru
	B26ANCC02ru
	B26ANCC03ru
	B26ANCC04ru
	B26ANCC05ru

